

## LA FRATERNITÉ AU SERVICE DE LA MISSION

**LETTRE PASTORALE**DE MGR MICHEL AUPETIT
POUR LE DIOCÈSE DE PARIS

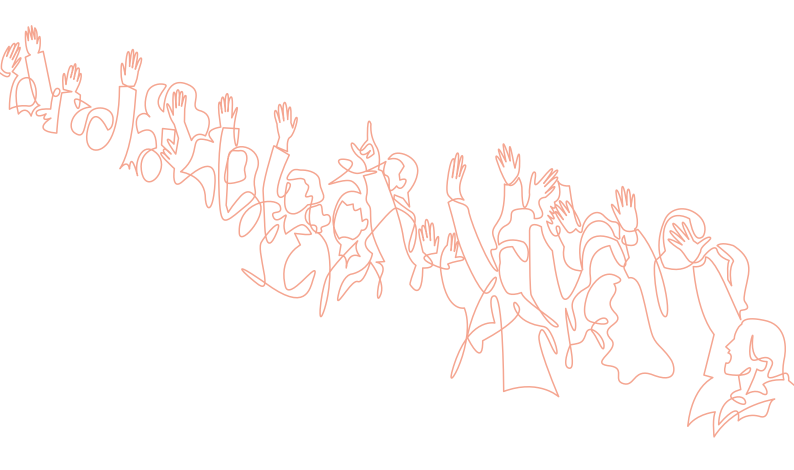


## Chers frères et sœurs, chers amis,

Depuis trois ans et demi que le Saint-Père m'a appelé à recevoir la charge du diocèse de Paris, bien des événements inattendus et désarmants se sont produits. En premier lieu, l'incendie de Notre-Dame. L'émotion considérable qu'il a suscitée en France et dans le monde a certes mis en lumière un fort attachement au patrimoine culturel et religieux mais plus profondément l'immense attente de nos contemporains relativement à l'Église du Christ. Si chaque détail lié à la reconstruction de l'édifice semble faire débat et suscite les passions, c'est que notre cathédrale représente bien autre chose. Elle est la mémoire religieuse de notre pays mais elle est, peut-être plus encore, le signe de l'avenir missionnaire de notre Église dont nous avons pu découvrir les intenses blessures. Mais n'est-ce pas du côté transpercé du Christ que jaillissent le sang et l'eau? L'année suivante, la pandémie mondiale de la Covid-19 nous a révélé la fragilité de notre société et les limites de la condition humaine. Elle a frappé une civilisation, sûre d'elle-même, de la fulgurance des progrès techniques et de sa domination de la nature et des éléments qui la composent. L'individualisme exacerbé mis en place par cette illusoire autonomie nous avait fait oublier que la Terre est notre maison commune. Les gestes barrières et la distanciation nécessaire pour endiguer la propagation du virus, nous ont fait ressentir à quel point nous étions interdépendants et fondamentalement des êtres de relation. Tout ceci nous oblige à repenser notre relation au monde, à notre place dans la société et à l'immense trésor qui nous a été confié par le Christ, célébré dans les sacrements, et dont nous sommes appelés à être témoins. L'amour inconditionnel de Dieu pour chaque personne doit être connu de tous les hommes



"L'amour inconditionnel de Dieu pour chaque personne doit être connu de tous les hommes"



pour pouvoir construire cette civilisation de l'amour, chère au pape saint Jean-Paul II.

Face à ces défis et enjeux de société, nous avons, depuis presque un an, engagé une réflexion sur la mission propre du diocèse de Paris. En effet, nous avons la chance d'avoir un diocèse dynamique en raison du nombre de prêtres et de diacres encore important, de religieux et de consacrés qui œuvrent dans tous les domaines pastoraux de l'enseignement et de la charité, ainsi que de nombreux laïcs engagés et motivés. Je rends grâce pour l'investissement de chacun. J'ai eu l'occasion de percevoir les ressources considérables dont dispose notre diocèse : la vitalité de nos paroisses, les mouvements et communautés avec leurs charismes propres, les ressources de la formation des séminaristes et des prêtres mais aussi de l'ensemble du peuple de Dieu, les nombreuses initiatives au service de la solidarité et les œuvres de charité qui ne cessent d'interpeller nos contemporains.

Les richesses humaines et religieuses invitent à reconnaître comment la recherche de vérité, de bonté et, aujourd'hui plus particulièrement la recherche de « beauté » inscrite dans la nature et dans toutes les formes d'expressions artistiques, est une médiation fondamentale pour contempler le Dieu fait homme. Comme l'affirmait déjà saint Paul VI lors de la clôture du Concile Vatican II: « Ce monde dans lequel nous vivons a besoin de beauté pour ne pas sombrer dans le désespoir. La beauté, comme la vérité, est ce qui apporte la joie au cœur des hommes, elle est ce fruit précieux qui résiste à l'usure du temps, qui unit les générations et les fait communiquer dans l'admiration. » En raison de son histoire et de sa place singulière dans notre pays, Paris est regardé de manière particulière, non seulement par les chrétiens fervents mais aussi par de nombreuses personnes dans le monde, encore marquées par le foisonnement artistique, intellectuel et culturel de cette capitale. Nous avons, là aussi, à travailler pour que notre diocèse soit un lieu d'innovation dans ces domaines si importants pour l'évolution d'une civilisation. Le Collège des Bernardins, voulu par le cardinal Jean-Marie Lustiger, en est l'expression. Fondé sur la parole de Dieu comme source lumineuse de l'intelligence et de la créativité, il apparaît important qu'il soit le prototype d'une action pastorale renouvelée

et audacieuse suivant les paroles du pape François dans son encyclique *Fratelli tutti*: « Un esprit de vrai dialogue se nourrit de la capacité de comprendre le sens de ce que l'autre dit et fait, bien qu'on ne puisse pas l'assumer comme sa propre conviction.

Il devient ainsi possible d'être sincère, de ne pas dissimuler ce que nous croyons, sans cesser de dialoguer, de chercher des points de contact, et surtout de travailler et de lutter ensemble » (§ 203). Il s'agit bien de « dia-loguer », de découvrir par le logos qui habite le cœur de l'homme le chemin de vérité et de vie. Dans son discours adressé aux Bernardins, le pape Benoît XVI restituait la mission du Collège à la lumière de son histoire :

« Au milieu de la confusion de ces temps où rien ne semblait résister, les moines désiraient la chose la plus importante : s'appliquer à trouver ce qui a de la valeur et demeure toujours, trouver la Vie elle-même. Des choses secondaires, ils voulaient passer aux réalités essentielles, à ce qui est vraiment important et sûr. » C'est la parole de Dieu qui les a conduits à travers cette recherche du Seigneur au cœur du monde. Le cardinal Jean-Marie Lustiger nous a, en ce sens, laissé un magnifique héritage de formation. Puisse la parole de Dieu continuer à nous guider toujours davantage vers les extrémités de la Terre ou, selon les mots du pape François, vers de nouvelles périphéries.

"Soyons fondés
sur la parole de Dieu
comme source
lumineuse d'intelligence
et de créativité"

Tout ce potentiel doit donc nous pousser à rechercher la volonté du Seigneur pour notre temps. Comme le rappelle Benoît XVI, cette recherche se vit dans la communion. À quoi sommes-nous

appelés ? Comment pouvons-nous faire cela dans la confiance, la paix et l'unité ? Le travail engagé selon un processus synodal doit permettre à chacun de participer concrètement à l'élaboration de la vision pastorale pour les années à venir. Il s'agit, selon le titre de cette démarche « Mieux servir ensemble », de permettre à chacun d'y contribuer et de se l'approprier en répondant à l'appel du pape

François sur la synodalité.
Celle-ci n'est pas une action
particulière pour un temps
donné mais un état d'esprit
à mettre en œuvre pour
que l'ensemble du
peuple de Dieu

puisse devenir ce qu'il est fondamentalement par le baptême : une Église de « disciples missionnaires ».

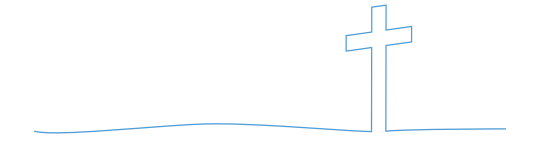
Pour cela, il nous a semblé important de repenser l'organisation et la gouvernance du diocèse. En écoutant les attentes de tous ceux qui font vivre le diocèse de Paris, il est apparu clairement qu'il nous fallait être davantage présent sur le terrain pastoral et apostolique. Aussi, depuis le 1<sup>er</sup> septembre, nous avons réorganisé le travail des vicaires généraux. Il y a désormais quatre vicaires généraux spécifiquement dédiés aux territoires pastoraux suivant un schéma nouveau qui associe pour un même vicariat des doyennés de sociologie, de moyens humains et financiers différents. Nous espérons que ceci pourra permettre une plus grande unité ainsi que des rencontres et des collaborations plus fructueuses. À partir du travail commencé autour d'un premier diagnostic élaboré par des baptisés aux différents états de vie, les visites pastorales auront pour but, outre une plus importante proximité avec les acteurs de terrain, d'accueillir les premières réactions pour travailler et réfléchir

à la mise en œuvre des orientations qui ont émergé de ces prémisses sur une nouvelle impulsion pastorale.

"Soyons davantage présents sur le terrain pastoral et apostolique"

Dans les nombreuses rencontres que j'ai pu avoir avec nos édiles ou plus simplement en

rencontrant les personnes de différents milieux, il m'est apparu que la priorité était de reconstruire la fraternité. Celle-ci est, en effet, le premier lieu de l'annonce l'Évangile : « C'est à l'amour que vous aurez les uns pour les autres que l'on reconnaîtra que vous êtes mes disciples. » Il me semble important de construire une Église fraternelle, non seulement au service du peuple de Dieu, mais aussi du Salut du monde. C'est d'abord dans les paroisses que la mission s'incarne grâce aux bons soins du curé (curare) qui est le serviteur de l'action commune. Comment sommes-nous au service de la vocation de chacun ? Le maillage territorial ne rend pas raison à lui seul de la dynamique missionnaire qui se déploie dans les mouvements, associations de fidèles et initiatives nouvelles qui permettent aux charismes des fidèles de s'exprimer dans un élan évangélique des différents états de vie. Chacun exprime de manière particulière la totalité du Christ, prêtre, prophète et roi. Comment honorer davantage encore chacune de ces dimensions du baptême ? Sommes-nous assez au service de la vocation royale des fidèles ? Comment est-on un soutien pour le médecin chrétien, pour la sage-femme qui désire être fidèle à sa



conscience, pour le chef d'entreprise et l'ouvrier qui veulent suivre la doctrine sociale, pour le chômeur à la recherche de travail, pour les pères et mères de famille soucieux de l'éducation de leurs enfants, pour les jeunes en quête de sens et de valeurs et pour ceux qui, comme nous le rappelait le cardinal André Vingt-Trois, ne nous demandent plus rien? Comme intègre-t-on le charisme prophétique de la vie consacrée?

Pour être fidèle à la demande du pape François et de l'enseignement de l'Église, il est nécessaire

de mettre en place un mode de fonctionnement, respectueux de la vocation, de l'état de vie et du charisme de chacun, qui repose sur l'application chrétienne du principe de subsidiarité. Il convient de permettre à chacun de se sentir à sa

place en contribuant pleinement à la mission universelle dans une démarche de synodalité où clercs, consacrés et laïcs travaillent ensemble et s'enrichissent mutuellement dans un esprit fraternel.

En contemplant notre histoire et en regardant les jaillissements spontanés que l'Esprit Saint distille aujourd'hui dans bien des endroits, il m'apparaît important de déployer des lieux de fraternité missionnaire fondés sur l'eucharistie et le partage de la parole de Dieu, où se fortifient la communion et l'unité pour nous ouvrir à l'amitié universelle. Le Seigneur Jésus nous a dit : « Je ne vous appelle plus serviteurs, je vous appelle mes amis. » Cette amitié divine qui dépasse tout ce que l'imagination humaine aurait pu espérer, nous conduit à comprendre que nous sommes d'abord une religion de l'amitié. À partir de la fraternité qui existe entre nous en raison de notre filiation divine qui nous conduit tous à avoir un même Père, nous avons à cultiver l'amitié avec chacun. Cette amitié fondée sur la gratuité du don doit permettre à celui qui n'arrive pas à franchir le seuil de nos églises, d'être accueilli gratuitement dans une profonde bienveillance. Cette fraternité au service de la mission nous entraîne à construire des lieux seuils pour que ceux qui ne nous demandent plus rien se sentent bienvenus simplement parce qu'ils sont ce qu'ils sont. Sans doute faudra-t-il repenser la manière dont nous accueillons ceux qui s'adressent encore à nous. Mais, suivant l'intuition et le désir du cardinal André Vingt-Trois, il nous faudra faire

"il m'apparaît important

de fraternité missionnaire

fondés sur l'eucharistie

de la Parole de Dieu'

et le partage

de déployer des lieux

fonction des possibilités de chacun et par la grâce de communion toujours accessible. des lieux d'accueil gratuits où l'on peut vivre la fête, la dimension artisanale et artistique que chacun porte

en soi, la recherche spirituelle ou intellectuelle qui marquent notre époque désorientée, enfin bref, des lieux où se manifeste la joie de l'Évangile.

davantage en élaborant, en

C'est avec vous tous que je souhaite approfondir et mettre en œuvre ces deux visions pastorales - les fraternités missionnaires et l'accueil inconditionnel de tous - qui restent profondément liées. Il est nécessaire de construire, de plus en plus, des lieux de fraternité fondés sur la vie sacramentelle et le partage des Saintes Écritures qui, comme on le voit déjà dans bien des lieux, se déploient avec bonheur pour nous permettre de devenir davantage ce que nous sommes : les disciples du Christ. Il s'agit d'approfondir notre relation personnelle avec lui, de scruter ensemble la parole de Dieu en recevant des autres une lumière bienfaisante en se mettant ensemble sous la motion de l'Esprit Saint, d'édifier la communion par une liturgie joyeuse et profonde qui respecte l'acte divin. En vivant cela, nous pourrons construire une authentique fraternité qui sera le reflet de la présence du Christ au milieu de nous.

Mais une telle fraternité de disciples du Christ ne peut être que missionnaire dans le sens où elle s'ouvre à tous de manière inconditionnelle. Loin de nous enfermer dans un entre-soi mortifère, elle nous oblige à cette amitié universelle envers tous les hommes en mettant en place dans nos lieux pastoraux de nouvelles propositions qui attirent pour montrer que l'Église a été voulue par le Christ pour le bien de tous les hommes. C'est bien par attraction que se répand le message évangélique comme le rappelle le pape François dans son encyclique *La joie de l'Évangile*.

Nous devons pouvoir lancer des initiatives nouvelles et parfois surprenantes pour répondre à un tel défi. J'ai employé ce mot, peut-être incongru, de « start-up » du Bon Dieu pour dire combien nous avions à nous laisser guider par le Saint-Esprit dans les temps nouveaux que nous avons à vivre. C'est ainsi, qu'ayant constaté la grande détresse de beaucoup de nos contemporains, j'ai lancé ces grandes prières de guérison et de délivrance auxquelles ont répondu tant de gens d'origines diverses. Voilà pourquoi nous réfléchissons également à la manière dont nous pouvons servir nos frères humains dans les grands bouleversements de l'exercice médical, en particulier de la chirurgie ambulatoire

qui va modifier complètement notre présence dans les hôpitaux et dans l'accompagnement des personnes malades à leur domicile. Chacun d'entre nous doit être attentif aux évolutions de notre société qui se transforme avec rapidité et peut déconcerter beaucoup d'entre nous. Quelle force de proposition pouvons-nous être dans la communication, dans les nouvelles formes du travail, dans le

"Quelle force de proposition pouvons-nous être dans la communication, la solidarité, dans la recherche du sens de la vie...?"

domaine de la solidarité, dans la formation des consciences et des intelligences, dans la recherche du sens de la vie ? C'est là que nous sommes attendus et que nous deviendrons missionnaires en portant un message lumineux, non seulement dans son expression écrite ou orale, mais dans la réalité de nos existences et dans la façon dont nous vivrons entre nous l'Évangile que nous avons reçu comme un trésor à partager.

Je souhaiterais que, pendant cette année, nous puissions tous nous emparer de ce sujet important afin de voir comment chacun, en fonction de ses charismes, de sa disponibilité, de ce qui est déjà heureusement construit dans ce sens, puisse déployer et innover audacieusement à partir des richesses existantes et du Don de Dieu, cette fraternité des disciples du Christ toujours à construire pour servir au nom de l'amitié divine une société qui, sans le savoir peut-être explicitement, recherche cette joie profonde d'une fraternité universelle où le « Christ sera tout en tous » comme le dit saint Paul.

Paris, le 3 septembre 2021 Mgr Michel Aupetit, archevêque de Paris



Pour aller plus loin www.paris.catholique.fr